
FONDAMENTAUX	
  de	
  l’atelier	
  SoHam	
  saison	
  2016/2017	
  Juliette	
  Dürrleman	
  

	
   1	
  

Respirer selon la tradition indienne, c’est répéter un Mantra. 

La vie étant respiration, la respiration ne se doit-elle pas d’être un 
Mantra ? 

Et le mouvement étant par essence synonyme de vie ne se doit-il 
pas d’être abordé comme un mantra ? 

 
 

Qu’est ce qu’un Mantra ? 
 
 

Ø Un mantra (hymne sacré, formule mystique, incantation) est dans 
l'hindouisme, le bouddhisme, le sikhisme, et le jaïnisme, une formule sonore 
condensée formée d'une ou d'une série de syllabes répétées de 
nombreuses fois suivant un certain rythme dans un but de méditer, ou, à 
des fins physiologiques et /ou spirituelles. 

Ce terme sanskrit est formé de la racine verbale man (penser) et du suffixe -
tra, qui forme des substantifs neutres désignant l'instrument accomplissant 
l'action en question. 

Le mantra a pour objectif de canaliser le mental discursif. L’écoute ou la 
récitation régulière d’un mantra calme le système nerveux. Ses vertus, 



FONDAMENTAUX	
  de	
  l’atelier	
  SoHam	
  saison	
  2016/2017	
  Juliette	
  Dürrleman	
  

	
   2	
  

conjuguées à l'intention et à la concentration du récitant, sont bénéfiques.  

Parfois les défis de la vie  nous forcent à en chercher le sens profond. 
Ils nous obligent alors à plonger encore plus profondément à l’interieur de 
nous même pour découvrir la raison de notre existence. Et cela sans nous 
couper des autres.. 

Les mantras constituent un moyen éprouvé de nous rapprocher de notre 
source, tout en calmant notre système nerveux .En sanskrit, les mantras sont 
décrits comme étant Manah Traayate Iti Mantrah, c’est-à-dire qui soulagent 
l’esprit agité. 

 

Ø À titre d'exemple le mantra national du Tibet est le mantra de Tchenrézi, 
appelé familièrement le mani. Il se prononce aom mani pèmé houng en 
tibétain ou, en sanskrit, om manipadmé hum. 

Sa récitation se fait en concurrence avec une visualisation très détaillée du 
Bodhisattva de la compassion, Tchenrézi en tibétain, ou Avalokiteshvara en 
sanskrit. Le sens du mantra comporte de nombreuses dimensions, mais 
signifie grosso modo hommage au joyau du lotus, ces deux termes étant eux-
mêmes de profonds symboles, que le méditant tient à l'esprit.  

Bien que typiquement liées à l'hindouisme et au bouddhisme, des pratiques 
analogues à la récitation de mantras se retrouvent dans la plupart des 
religions. Par exemple la prière du cœur dans l'Hésychasme des chrétiens 
orthodoxes s'accompagne de la répétition constante du nom de Jésus dans la 
formule: Seigneur Jésus, prends pitié de moi, en fonction des injonctions 
Quiconque invoquera le Nom du Seigneur sera sauvé. (Act 2,24), et Priez 
sans cesse, en toutes choses faites eucharistie. (1 Th 15, 17-18). 

Ø Le mantra est basé sur le pouvoir supposé du son (fréquemment lié au nom 
d'une divinité spécifique). C'est par la vibration du son et sa résonance qu'il 
aurait le pouvoir de modifier son environnement, ainsi que les personnes qui 
le récitent. Par ailleurs, la justesse de la prononciation du mantra est 
traditionnellement considérée comme importante. 

 
Ø Dans l’hindouisme ,le Mantra du son primordial A_o_ou_m (Om̐.) 

est un exemple des mantras très usité. 

 
Ø Dimension curative 

Plusieurs chercheurs contemporains ont découvert que les mantras ont un 
effet quantifiable sur la physiologie et la santé. Le Dr P. Pandya, cardiologue 
aux soins intensifs de l’hôpital de Shanti Kunj, en Inde, a constaté qu’en 
utilisant un mantra précis, soit le Gayatri, il pouvait diminuer le stress de ses 
patients cardiaques, réduisant ainsi le risque d’autres troubles cardiaques. 

Ses recherches ont révélé que le mantra pouvait entraîner non seulement des 
changements neurologiques, mais également psychologiques. La récitation du 



FONDAMENTAUX	
  de	
  l’atelier	
  SoHam	
  saison	
  2016/2017	
  Juliette	
  Dürrleman	
  

	
   3	
  

mantra active la sécrétion d’endorphine qui procure un sentiment de sérénité 
et de bien-être. Le Dr Pandya a ensuite poursuivi ses recherches à l’université 
Harvard aux États-Unis. 

Les travaux du Dr Pandya corroborent ceux du Dr Deepak Chopra, auteur du 
livre Un corps sans âge, un esprit immortel. Le Dr Chopra s’intéresse surtout à 
la relation particulière entre les mantras, la neurophysiologie et la guérison. 

Selon les textes hindous, la répétition de mots sanskrits précis agit sur 
le souffle vital, ou prana, en générant un courant chaud, ou pingla, et un 
courant froid dans la colonne vertébrale. Le prana circule de haut en bas dans 
la colonne, en la magnétisant. 

 
Que signifie Soham ? 

Ø Ce Mantra convient pour tous. C’est le Mantra naturel de l’Être, au-delà de 
toute croyance, car il fait partie de notre nature. C’est aussi un Mantra 
essentiel pour le Yogi. Vous le répétez quotidiennement – et inconsciemment 
– lors de vos activités quotidiennes, en respirant. Vous lui donnez de la force 
à chaque fois que votre respiration devient consciente, à chaque fois que vous 
habitez l’instant. 

La respiration est une fonction automatique ou contrôlée. Elle varie son 
rythme et son amplitude selon les besoins du corps et selon l’état émotionnel. 

Le Mantra de la respiration, c’est «Soham». C’est celui que l’on chante tout au 
long de sa vie, qu’on le sache ou non. 

Ø Signification de «Soham» 

«Soham» signifie «Je suis Lui» (la Conscience Universelle, le Soi, le Divin, le 
Grand Tout) ou «Je suis Cela». 

 L’être individuel, l’âme individuelle prend conscience qu’elle est l’ étincelle 
de quelque chose d’infiniment plus grand. Le souffle met en relation la 
conscience individuelle et la conscience universelle… 

La répétition «Ajapa» est la répétition naturelle de ce Mantra, c’est une pratique 
qui vient sans effort. C’est un Mantra non chanté qui se perpétue par le simple de 
fait de respirer l’air par les narines. Le son subtil «So» est émit à l’inspiration, et le 
son subtil «Ham» est celui de l’expiration. Le Mantra «Ajapa» n’est donc pas 
répété à haute voix, ni chanté. 

Ø Energie des sons: 

• «So» est un son qui va vers l’intérieur. On reçoit l’énergie universelle 



FONDAMENTAUX	
  de	
  l’atelier	
  SoHam	
  saison	
  2016/2017	
  Juliette	
  Dürrleman	
  

	
   4	
  

qui est intériorisée dans le «o» (Cela). C’est la perception intériorisée 
du «Grand Tout». 

• «Ham» est un son qui contient une énergie d’expression subtile, qui va 
vers l’extérieur: dans le «h» aspiré et dans le «a» ouvert. C’est 
l’expression de la conscience du Jivatman (l’être incarné ou âme 
individuelle) qui prend conscience de son Être(té). 

 
Ø Pratique 

Pour s’exercer, s’asseoir dans une position confortable, jambes croisées ou assis 
sur les talons, avec la colonne vertébrale bien redressée. 

Prendre une lente et profonde inspiration, comme si l’on prenait cette inspiration 
depuis la base de la colonne vertébrale (Muladhara Chakra) jusqu’à la couronne 
(sommet de la tête ou Sahasrara Chakra) et répéter mentalement «So» sur toute 
la longueur de l’inspiration (cela donne quelque chose comme 
«Soooooooooooooo» En même temps que l’on inspire, la zone respiratoire entre 
dans un mouvement d’expansion et Prana (la force vitale) monte depuis sa 
source vers le sommet du crâne. 

Expirer ensuite dans le «son silencieux» et mental «Ham» (cela donne à peu 
près «Hammmmmmmmm»). Faire l’expiration depuis le sommet de la tête vers la 
base de la colonne, lentement et régulièrement, tout en restant bien redressé. 
Essayer progressivement d’allonger l’expiration, jusqu’à la rendre deux fois plus 
longue que l’inspiration. 

Visuellement, cela donne: 

 
Développer une conscience très fine de l’air qui passe dans les narines (un 
peu frais à l’inspir) et un peu tiède à l’expir, ouvre à l’expérience de ce Mantra. 

La durée de l’inspir et de l’expir est propre à votre niveau de confort. Pratiquer 
la respiration «Soham» 10 minutes par jour est très bénéfique.  

 



FONDAMENTAUX	
  de	
  l’atelier	
  SoHam	
  saison	
  2016/2017	
  Juliette	
  Dürrleman	
  

	
   5	
  

Bibliographie  

Ø « Les Yogas Sutras de Patanjali » Ed Albin Michel, collection « spiritualités 
vivantes » 

Ø  Tous les ouvrages de Sri BKS Iyengar et en particulier « L’arbre du Yoga » 
Ed Buchet Chastel 

Ø « Plaidoyer pour l’altruisme » de Matthieu Ricard, Ed Nil 
Ø Les ouvrage d’Arnaud Desjardins et en particulier tous les tomes de « A la 

recherche du Soi », Ed Pocket. 
Ø « Les formules de Swâmi Prajnânpad » commentées par Arnaud 

Desjardins, Ed La Table Ronde. 
 
 


